
 ROMAN  
 EN COUSERANS… ET PLUS 

E dito 

Le printemps, c’est aussi la fin de l’hiver, la sortie d’une période qui 

pouvait être rude au Moyen Âge, dans ce monde encore 

essentiellement rural. La vie aux champs se réveillait, on sortait les 

animaux. Les animaux sauvages, eux, s’animaient, occupés par la quête de 

nourriture et leur reproduction.  

Cette ruralité, d’abord peu présente dans la sculpture romane, s’est 

développée avec les représentations de la Nativité, de la crèche, à partir de 

François d’Assise. Le rapport iconographique aux animaux sauvages, tout 

d’abord hautement symbolique et/ou fantasmé, lui, était déjà présent. Le 

serpent (et ses dérivés) a eu toute sa place dans cette saga. 

Par ailleurs, si la sculpture de nos églises est un trésor inépuisable pour la 

pensée humaine, certaines de ces merveilles se révèlent encore de nos jours. 

C’est le cas de cette statue retrouvée à Arrout (en Couserans) il y a peu, et 

que nous présentons dans ce numéro. 

Bon voyage dans ce bulletin, pour entrer dans la saison du renouveau. 

Jacques Pince 

Numéro 31 - Printemps 2024 

Dans ce numéro 
 

• Edito 

• Le serpent 

• La Vierge en bois d’Arrout 
 
 
 
 

Les 
Chemins 
Pyrénéens 
de l’Art 
Roman  
 

 

Nous contacter    
Comité de rédaction : 
Jacques Pince, Danièle 
Pélata, Pauline 
Chaboussou, Nathaly 
Rouch  
Avec le soutien du Conseil 
départemental de l’Ariège. 
 
Ecrivez-nous et recevez le 
bulletin par e-mail sur 
simple demande à :  

romanencouserans 
@gmail.com  

 
Téléchargez le bulletin en 
ligne sur le site : 
romanencouserans09 

.blogspot.com  
 

Faites-nous part de vos 
suggestions de lecture, 
d’évènement, de visite dans 
une église romane, ou 
proposez-nous un article à la 
publication. 

J. Pince : 06 16 75 65 60 
romanencouserans 

Détail du portail de l’église Saint-Valier de Saint-Girons 

mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com


2 

 

Le serpent est un animal rampant, sans 

pattes, silencieux et des plus discrets, 

pouvant être mortel pour l’être humain. 

Tous les ans il change sa peau à écailles 

qui l’apparente aux animaux aquatiques. 

Tout cela fait du serpent un animal ex-

traordinaire pour l’homme, mais aussi, 

un animal angoissant, fascinant, et c’est 

sans doute pour cela que, très tôt, il a 

envahi notre imaginaire. 

De par le monde, et depuis longtemps, la 

bête est présente dans tous les folklores, 

toutes les civilisations. Le serpent est 

volontiers un animal sacré, chargé d’un 

rôle et d’une symbolique polymorphes et 

ambivalents. De façon assez globale, le 

serpent rampe sur la terre ; il est sym-

bole de l’incarnation des forces tellu-

riques (la terre, royaume des morts et de 

la nuit). Il n’a pas de membres, donc il ne 

travaille pas ; il est symbole de force 

mentale, de sagesse, de connaissance. 

Le serpent peut muer ; il est symbole de 

renaissance et de vie éternelle. Mais le 

serpent peut mordre, il se transforme 

alors en dragon maléfique. La figuration 

du serpent qui se mord la queue dans un 

mouvement circulaire, ou ouroboros, si-

gnifie le cycle infini de la vie et de la 

mort. 

Chez les Aztèques, Quetzalcoatl, serpent 

(à plumes) est un dieu créateur du cos-

mos. Chez les Grecs, le serpent s’op-

pose à Zeus. Chez les Yesidis (1) le ser-

pent noir bouche, avec sa tête, le trou qui 

s’est fait dans la coque de l’arche de Noé. Ainsi sauve-t-

il le navire et toute l’humanité. 

Les juifs et les chrétiens, par l’Ancien Testament, ont, 

bien entendu, fait une place au serpent de l’Eden (nous y 

reviendrons). Mais pour ces religions, le serpent peut 

avoir une connotation positive. On peut lire, dans le Livre 

des Nombres : « lors de sa marche dans le désert, le 

peuple d’Israël à bout de courage récrimina contre Dieu 

et contre Moïse. Alors Dieu envoya contre le peuple des 

serpents à la morsure brûlante, et beaucoup en mouru-

rent. Moïse intercéda auprès de Dieu, qui lui ordonna de 

confectionner un serpent d’airain [bronze] et de le dres-

ser sur un mât, afin que quiconque serait mordu regarde 

vers le serpent d’airain et conserve la vie » (Nb21, 4.9). 

L’Evangile de Jean fait allusion à cet épisode : « De 

Le serpent 

 Base de colonne du portail de l’église de Portet d’Aspet 

 Chapiteau d’Adam et Ève, cloître de l’ancienne cathédrale basse Saint-Lizier 

 Saint-Génis-des-Fontaines (Pyrénées-Orientales) 



3 

 

même que le serpent d’airain fut élevé par Moïse dans le 

désert, ainsi faut-il que tout homme qui croit obtienne par 

lui la vie éternelle » (Jn3, 14-15). Par contre, dans l’Apo-

calypse, la Vierge a affaire au mal, nommé indifférem-

ment dragon ou serpent. Ailleurs, saint Michel terrasse le 

dragon, qui n’est parfois représenté que par un gros ser-

pent. 

 

 

 

 

 

 

Iconographie  

Dans l’art roman, les images symboliques peuvent avoir 

souvent une signification ambivalente, mais il faut bien 

reconnaître que le serpent est le plus souvent représenté 

dans son acception négative, celle qui nous ramène à la 

Genèse, à Adam et Eve, au « péché originel ». Dans la 

plupart des cas, le serpent de l’iconographie 

chrétienne est Satan, le mal, la tentation, le pé-

ché. De façon plus explicite, le serpent est figuré 

sortant de la bouche d’une tête humaine (c’est le 

mensonge) comme au cloître de Saint-Génis-les

-Fontaines en Roussillon. Ou encore, il entre et 

sort des oreilles d’une tête (l’homme écoute plus 

facilement la mauvaise parole que la parole de 

Dieu), comme à Luzenac de Moulis en Couse-

rans. Enfin, signalons que dans l’iconographie 

chrétienne (mais pas en Couserans), l’art roman 

représente les monstres marins sous forme de 

gros serpents. 

Cette brève introduction sur le serpent sera pour 

moi le prétexte à un autre article sur l’église d’Ar-

rout (à paraître). Dans l’immédiat il est égale-

ment le prétexte à faire un recensement (non 

exhaustif) des représentations du serpent dans 

l’art roman en Couserans (voir photos). 

Dans l’art roman des Pyrénées centrales, et en 

Couserans en particulier, les animaux (réels ou 

fantastiques) sont assez peu représentés. Nous 

avons bien quelques figurations de l’ours, et 

puis, le serpent se révèle être assez présent. 

Nous n’avons pas tenu compte des 

« extensions » potentielles du serpent : dragon, 

basilic (chimère oiseau-serpent), d’ailleurs quasi 

absents en Couserans. 

Ainsi, avons-nous observé le serpent : 

• sur un grand chapiteau sous la voûte du 

transept occidental de l’église ancienne cathé-

drale de Saint-Lizier ; il s’agit en fait de deux ser-

pents placés sous des visages tireurs de langue, 

• sur un chapiteau latéral du portail de l’église 

Saint-Valier (à Saint-Girons), 

• sur une base de colonnette du portail de l’église de 

Portet d’Aspet,  

• sur le chapiteau narratif de la tentation d’Adam et 

Eve, au cloître de Saint-Lizier, 

• et nous ajouterons le dessin d’un chapiteau du 

porche de l’église de Salau (emporté par une crue 

destructrice), relevé par Jules de Lahondès (2). 

Jacques Pince  

(1) Société kurdophone du nord de l’Irak et de ses environs. Leur 

religion remonte à l’Antiquité sumérienne, puis ils ont emprunté au 

christianisme et à l’islam. (2) Mémoire de la Société archéologique du 

Midi de la France. Tome XI – 1874.1879, pp..410-418. 

 Chapiteau du transept de l’ancienne cathédrale basse Saint-Lizier 

 Relevé du chapiteau du porche 

disparu de l’église de Salau            

 Portail de l’église de Luzenac de 

Moulis  



 

 

 

 

 

 

Nous avions très peu de témoignages concernant cette 

chapelle. Malgré les incertitudes, cette statue de la Vierge 

à l’Enfant pourrait être un apport nouveau et cette seule 

perspective ne va pas sans une émotion particulière.  

Jacques Pince 

L’étude, la restauration et le soclage de la statue ont été assurés par la 

Commune d’Arrout avec le soutien du Conseil départemental de 

l’Ariège dans le cadre de l’aide à la sauvegarde du Petit patrimoine 

rural non protégé et de l’association Arrout Patres i Moines.  

Comme cela est souvent le cas, les combles de la nef 

de l’église d’Arrout ont servi de remise, voire de pou-

belle, pour quelques mobiliers d’église déclassés mais 

que l’on n’a pas voulu jeter ou brûler. 

C’est ainsi qu’il y a six ans, lorsqu’a été entreprise une 

visite impromptue (et acrobatique) de ces combles, ont 

été retrouvés divers objets religieux : un grand Christ en 

fonte de croix de mission (XIXe s.), un lustre à bougies 

(XIXe s.), de petits fragments en bois d’un ancien retable 

(XVIIIe s.), et deux statues en bois qui n’avaient pas été 

épargnées par les xylophages. 

Il s’agit d’une Vierge à l’Enfant, debout (XVIIe ou XVIIIe 

s.) et d’une autre statue de Vierge à l’Enfant debout, 

plus ancienne. C’est cette dernière qui nous intéressera 

dans cet article. 

Cette statue (voir photo) est amputée de sa partie infé-

rieure. Ce qu’il en reste mesure 54 centimètres de haut. 

Elle est légèrement déhanchée. Ses traits sont sobres, 

un peu raides (archaïques). Sa polychromie a disparu 

presque entièrement. Il n’en reste que quelques traces 

sur le visage, autour des yeux notamment. 

Sans trop savoir pourquoi, dans son état misérable, 

cette statue m’a ému. Je me suis posé la question de 

son âge.  

Ces Vierges déhanchées sont caractéristiques de l’art 

gothique. Elles ont été produites du XIIIe au XVe siècle. 

En général, ces Vierges gothiques sont données du XIVe 

siècle. Pour cette statue, c’est l’avis du restaurateur pro-

fessionnel (M. Schmitter) qui a eu la charge de la traiter, 

la fixer et la présenter. Mais, bien sûr, il est difficile d’être 

précis et il y a toujours une marge d’erreur. 

Nous avons lu, à propos d’une statue de Vierge 

(déhanchée) à l’Enfant de Saint-Sauveur dans l’Oise, 

dans une fiche de Musenor (site des conservateurs des 

musées des Hauts-de-France) : « la position déhanchée, 

la forme du visage et du manteau caractéristiques de la 

charnière XIIIe et XIVe siècle ».  

Pourquoi une telle affirmation nous a-t-elle interpellé ? 

Parce que, si nous l’appliquons à la statue d’Arrout, cela 

veut dire que cette statue est celle de la chapelle tem-

plière (sur l’emplacement de laquelle a été bâtie l’église 

actuelle) et dont n’a été conservé que le portail originel, 

d’un art roman tardif (fin du XIIIe s.). 

La Vierge en bois d’Arrout 

 La statue après les interventions de restauration de Magali 

Brunet et de Claire et Christian Schmitter 

➢ Première photographie après la trouvaille dans les combles, 

le 8 décembre 2017 


