dito

Le printemps, c’est aussi la fin de I'hiver, la sortie d’une période qui

pouvait étre rude au Moyen Age, dans ce monde encore

essentiellement rural. La vie aux champs se réveillait, on sortait les
animaux. Les animaux sauvages, eux, s’animaient, occupés par la quéte de
nourriture et leur reproduction.

Cette ruralité, d’abord peu présente dans la sculpture romane, s’est
développée avec les représentations de la Nativité, de la créche, a partir de
Francois d’Assise. Le rapport iconographique aux animaux sauvages, tout
d’abord hautement symbolique et/ou fantasmé, lui, était déja présent. Le
serpent (et ses dérivés) a eu toute sa place dans cette saga.

Par ailleurs, si la sculpture de nos églises est un trésor inépuisable pour la
pensée humaine, certaines de ces merveilles se révelent encore de nos jours.
C’est le cas de cette statue retrouvée a Arrout (en Couserans) il y a peu, et
que nous présentons dans ce numéro.

Bon voyage dans ce bulletin, pour entrer dans la saison du renouveau.

Jacques Pince

Détail du portail de I’église Saint-Valier de Saint-Gi

Numéro 31 - Printemps 2024

Dans ce numéro

. Edito
. Le serpent
« La Vierge en bois d’Arrout

ART ROMANIC Les
Chemins
A CHEELE
de I’Art
Roman

SN INI3T NI L

Nous contacter

Comité de rédaction :
Jacques Pince, Daniéle
Pélata, Pauline
Chaboussou, Nathaly
Rouch

Avec le soutien du Conseil
départemental de I’Ariége.

Ecrivez-nous et recevez le
bulletin par e-mail sur
simple demande a :
romanencouserans
@gmail.com

Téléchargez le bulletin en
ligne sur le site :
romanencouserans09
.blogspot.com

Faites-nous part de vos
suggestions de lecture,
d’événement, de visite dans
une église romane, ou
proposez-nous un article a la
publication.

J. Pince : 06 16 75 65 60

romanencouserans



mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com

Le serpent

Le serpent est un animal rampant, sans
pattes, silencieux et des plus discrets,
pouvant étre mortel pour I'étre humain.
Tous les ans il change sa peau a écailles
qui I'apparente aux animaux aquatiques.
Tout cela fait du serpent un animal ex-
traordinaire pour 'homme, mais aussi,
un animal angoissant, fascinant, et c’est
sans doute pour cela que, trés tot, il a
envahi notre imaginaire.

De par le monde, et depuis longtemps, la
béte est présente dans tous les folklores,
toutes les civilisations. Le serpent est
volontiers un animal sacré, chargé d’un
réle et d’'une symbolique polymorphes et
ambivalents. De fagon assez globale, le
serpent rampe sur la terre; il est sym-
bole de Tlincarnation des forces tellu-
riques (la terre, royaume des morts et de
la nuit). Il n’a pas de membres, donc il ne
travaille pas; il est symbole de force
mentale, de sagesse, de connaissance.
Le serpent peut muer ; il est symbole de
renaissance et de vie éternelle. Mais le
serpent peut mordre, il se transforme
alors en dragon maléfique. La figuration
du serpent qui se mord la queue dans un
mouvement circulaire, ou ouroboros, si-
gnifie le cycle infini de la vie et de la
mort.

Chez les Aztéques, Quetzalcoatl, serpent
(2 plumes) est un dieu créateur du cos-
mos. Chez les Grecs, le serpent s’op-
pose a Zeus. Chez les Yesidis (1) le ser-
pent noir bouche, avec sa téte, le trou qui
s’est fait dans la coque de I'arche de Noé. Ainsi sauve-t-
il le navire et toute ’humanité.

Les juifs et les chrétiens, par 'Ancien Testament, ont,
bien entendu, fait une place au serpent de 'Eden (nous y
reviendrons). Mais pour ces religions, le serpent peut
avoir une connotation positive. On peut lire, dans le Livre
des Nombres : « lors de sa marche dans le désert, le
peuple d’Israél a bout de courage récrimina contre Dieu
et contre Moise. Alors Dieu envoya contre le peuple des
serpents a la morsure brilante, et beaucoup en mouru-
rent. Moise intercéda auprés de Dieu, qui lui ordonna de
confectionner un serpent d’airain [bronze] et de le dres-
ser sur un mét, afin que quiconque serait mordu regarde
vers le serpent d’airain et conserve la vie » (Nb21, 4.9).

L’Evangile de Jean fait allusion a cet épisode : « De ,

A Saint-Génis-des-Fontaines (Pyrénées-Orientales)



méme que le serpent d’airain fut élevé par Moise dans le
désert, ainsi faut-il que tout homme qui croit obtienne par
lui la vie éternelle » (Jn3, 14-15). Par contre, dans I'’Apo-
calypse, la Vierge a affaire au mal, nommé indifférem-
ment dragon ou serpent. Ailleurs, saint Michel terrasse le
dragon, qui n’est parfois représenté que par un gros ser-
pent.

- X
A Cha

B FE T Y5 3

Ly B

I #

VY Relevé du chapiteau du porche
disparu de I’église de Salau

piteau du transept de I’ancienne cathédrale basse Saint-Lizier

A Portail de I’église de Luzenac de
Moulis

Iconographie

Dans l'art roman, les images symboliques peuvent avoir
souvent une signification ambivalente, mais il faut bien
reconnaitre que le serpent est le plus souvent représenté
dans son acception négative, celle qui nous raméne a la
Geneése, a Adam et Eve, au « péché originel ». Dans la
plupart des cas, le serpent de liconographie
chrétienne est Satan, le mal, la tentation, le pé-
ché. De facon plus explicite, le serpent est figuré
sortant de la bouche d’une téte humaine (c’est le
mensonge) comme au cloitre de Saint-Génis-les
-Fontaines en Roussillon. Ou encore, il entre et
sort des oreilles d’'une téte (lhomme écoute plus
facilement la mauvaise parole que la parole de
Dieu), comme a Luzenac de Moulis en Couse-
rans. Enfin, signalons que dans l'iconographie
chrétienne (mais pas en Couserans), I'art roman
représente les monstres marins sous forme de
gros serpents.

Cette bréve introduction sur le serpent sera pour
moi le prétexte a un autre article sur I'église d’Ar-
rout (& paraitre). Dans l'immédiat il est égale-
ment le prétexte a faire un recensement (non
exhaustif) des représentations du serpent dans
I'art roman en Couserans (voir photos).

Dans I'art roman des Pyrénées centrales, et en
Couserans en particulier, les animaux (réels ou
fantastiques) sont assez peu représentés. Nous
avons bien quelques figurations de l'ours, et
puis, le serpent se révele étre assez présent.
Nous n‘avons pas tenu compte des
« extensions » potentielles du serpent : dragon,
basilic (chimére oiseau-serpent), d’'ailleurs quasi
absents en Couserans.

Ainsi, avons-nous observé le serpent :

e sur un grand chapiteau sous la volte du

transept occidental de I'église ancienne cathé-

drale de Saint-Lizier ; il s’agit en fait de deux ser-

pents placés sous des visages tireurs de langue,

sur un chapiteau latéral du portail de I'église
Saint-Valier (a Saint-Girons),

« sur une base de colonnette du portail de I'église de
Portet d’Aspet,

« sur le chapiteau narratif de la tentation d’Adam et
Eve, au cloitre de Saint-Lizier,

o et nous ajouterons le dessin d'un chapiteau du
porche de I'église de Salau (emporté par une crue
destructrice), relevé par Jules de Lahondés (2).

Jacques Pince

(1) Société kurdophone du nord de I'lrak et de ses environs. Leur

religion remonte a I’Antiquité sumérienne, puis ils ont emprunté au

christianisme et a l'islam. (2) Mémoire de la Société archéologique du

Midi de la France. Tome X| — 1874.1879, pp..410-418.



La Vierge en bois d’Arrout

Comme cela est souvent le cas, les combles de la nef
de I'église d’Arrout ont servi de remise, voire de pou-
belle, pour quelques mobiliers d’église déclassés mais
que I'on n’a pas voulu jeter ou brdler.

C’est ainsi qu’il y a six ans, lorsqu’a été entreprise une
visite impromptue (et acrobatique) de ces combles, ont
été retrouves divers objets religieux : un grand Christ en
fonte de croix de mission (XIX® s.), un lustre a bougies
(XIX® s.), de petits fragments en bois d’'un ancien retable
(XVIII® s.), et deux statues en bois qui n'avaient pas été
épargnées par les xylophages.

Il s’agit d’'une Vierge a I'Enfant, debout (XVII® ou XVIII®
s.) et d'une autre statue de Vierge a I'Enfant debout,
plus ancienne. C’est cette derniére qui nous intéressera
dans cet article.

Cette statue (voir photo) est amputée de sa partie infé-
rieure. Ce qu’il en reste mesure 54 centimétres de haut.
Elle est Iégérement déhanchée. Ses traits sont sobres,
un peu raides (archaiques). Sa polychromie a disparu
presque entierement. Il n’en reste que quelques traces
sur le visage, autour des yeux notamment.

Sans trop savoir pourquoi, dans son état misérable,
cette statue m’a ému. Je me suis posé la question de
son age.

Ces Vierges déhanchées sont caractéristiques de I'art
gothique. Elles ont été produites du XIII® au XV° siécle. A La statue aprés les interventions de restauration de Magali
En général, ces Vierges gothiques sont données du XIV® Brunet et de Claire et Christian Schmitter
siécle. Pour cette statue, c’est I'avis du restaurateur pro-
fessionnel (M. Schmitter) qui a eu la charge de la traiter,
la fixer et la présenter. Mais, bien s(r, il est difficile d’étre
précis et il y a toujours une marge d’erreur.

Nous avions trés peu de témoignages concernant cette
chapelle. Malgré les incertitudes, cette statue de la Vierge
a I'Enfant pourrait étre un apport nouveau et cette seule

perspective ne va pas sans une émotion particuliere.
Nous avons lu, a propos d'une statue de Vierge

(déhanchée) a I'Enfant de Saint-Sauveur dans I'Oise,
dans une fiche de Musenor (site des conservateurs des L'étude, la restauration et le soclage de la statue ont éte assurés par la
musées des Hauts-de-France) : « la position déhanchée Commune d’Arrout avec le soutien du Conseil départemental de

la f du vi td i téristi de | I'Ariege dans le cadre de l'aide a la sauvegarde du Petit patrimoine
a Orme uvisage e u manteau caracieristiques de la rural non protégé et de I'association Arrout Patres i Moines.
charniére XII1° et XIV® siécle ». .

Jacques Pince

Pourquoi une telle affirmation nous a-t-elle interpellé ?
Parce que, si nous I'appliquons a la statue d’Arrout, cela
veut dire que cette statue est celle de la chapelle tem-
pliere (sur 'emplacement de laquelle a été batie I'église
actuelle) et dont n’a été conservé que le portail originel,
d’un art roman tardif (fin du XIII° s.).

> Premiére photographie apreés la trouvaille dans les combles,
le 8 décembre 2017




