
 ROMAN  
 EN COUSERANS… ET PLUS 

E dito 

Dans notre numéro précédent, nous évoquions le tremblement de 

terre et les inondations. L’actualité de l’Afrique du Nord (Maroc, 

Lybie) nous a replongés dans cette réalité. Nous savons pourtant 

que l’Antiquité a connu de tels cataclysmes, mais à quelques exceptions près 

(comme Pompéi), les traces ont été atténuées ou effacées par le temps, 

comme s’atténueront dans la société les sentiments émotionnels de la Guerre 

14-18 ou d’autres catastrophes.  

C’est pourquoi quand le témoignage de ces réalités anciennes s’est inscrit 

dans des pierres qui sont parvenues jusqu’à nous, nous restons perplexes. Il y 

a tout un chemin à rebours à faire pour se rapprocher d’un vécu. Beaucoup ne 

s’y aventurent pas car il y a le risque de remettre en cause un présent souvent 

encore confortable. 

Visitons nos anciennes églises romanes et laissons se rencontrer, sans 

appréhension et librement, des mondes qui ont et auront toujours des choses 

à se dire, des choses à apprendre. 

Jacques Pince 

Numéro 30 - Automne 2023 

Dans ce numéro 
 

• Edito 

• Autels romans 

• Les fonts baptismaux 
romans de l’église d’Alas 

 
 
 

Les 
Chemins 
Pyrénéens 
de l’Art 
Roman  

 

 

Nous contacter    
Comité de rédaction : 
Jacques Pince, Danièle 
Pélata, Pauline 
Chaboussou, Nathaly 
Rouch  
Avec le soutien du Conseil 
départemental de l’Ariège. 
 
Ecrivez-nous et recevez le 
bulletin par e-mail sur 
simple demande à :  

romanencouserans 
@gmail.com  

 
Téléchargez le bulletin en 
ligne sur le site : 
romanencouserans09 

.blogspot.com  
 

Faites-nous part de vos 
suggestions de lecture, 
d’évènement, de visite dans 
une église romane, ou 
proposez-nous un article à la 
publication. 

J. Pince : 06 16 75 65 60 
romanencouserans 

Eglise Saint-Pierre-Saint-Paul de Montgauch 

mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com


2 

 

Notre propos n’est pas ici d’écrire l’histoire 

et la nomenclature des autels romans ; 

nous renvoyons pour cela à l’article d’Em-

manuel Garland dans les Cahiers de Cuxa 

(1). Il nous suffira de rappeler que les au-

tels chrétiens tiennent leur origine au 

moins dans l’Antiquité par translation sé-

mantique. L’autel, qui était mobilier de sa-

crifice, d’offrande et d’invocation aux 

Dieux, a été surinvesti de la symbolique 

chrétienne pour devenir la table où est 

perpétuée la Cène (dernier repas du 

Christ avec les apôtres) et où est commé-

moré le sacrifice du Christ pour le rachat 

des péchés des hommes. 

A l’époque romane, les autels sont essen-

tiellement en pierre. « Pierre, tu es Pierre, et 

sur cette pierre je bâtirai mon église » (2).  

A tel point que plus tard, à l’époque moderne, lorsque 

d’autres structures en stuc ou en bois sont utilisées, une 

pierre carrée consacrée, gravée de 5 croix (les 5 plaies), 

est toujours placée au centre de l’autel. 

Au Moyen Âge, l’autel est donc le plus souvent une 

pierre, rectangulaire, creusée en cuvette plate (pour que 

rien de sacré n’en tombe pendant les offices). Il y en a 

d’assez grandes, volontiers sculptées sur les bords, pour 

les maîtres-autels des grands édifices. Nous connais-

sons, par exemple, celle de Saint-Sernin à Toulouse ou 

de l’abbaye de Cuxa. D’autres sont de dimensions plus 

modestes, non sculptées, pour les églises plus petites ou 

quand l’autel est attribué à une absidiole ou à une cha-

pelle. 

 

A cette époque, certains autels ont une forme de coffre, 

ou « sarcophage », et contiennent des reliques saintes, 

résumant ainsi une disposition primitive, quand l’autel 

était placé au cœur de l’église, celle-ci étant bâtie sur la 

crypte qui contenait le tombeau du saint patron 

(évocation des catacombes). 

En Couserans, ce mobilier est peu connu, il est toutefois 

présent sous forme de pierres (en marbre) de dimen-

sions modestes, qui devaient reposer sur un pilier cen-

tral. Mais les évolutions de la liturgie ont fait que ces au-

tels ne sont pas restés en place, d’où leur « oubli ». 

Nous en connaissons au moins trois. 

• L’un est réemployé en hauteur, au milieu de la fa-

çade de l’actuelle église de Massat. Souvent l’église 

ne jette pas les objets sacrés, elle les réutilise. Cet 

autel, noir et blanc, paraît être en marbre d’Aubert. 

• Un deuxième est réemployé dans le mur de l’église 

de Taurignan-Vieux ; il mesure environ 90 x 75cm. Il 

est en marbre vert (probablement d’Estours). Lui 

aussi est creusé en cuvette, caractéristique. 

• Le troisième enfin, a été retrouvé et placé sur un pi-

lier, dans une chapelle latérale de l’église de Mont-

gauch, où il pose dignement. Il est en marbre gris, et 

également de dimensions modestes. 

Sur aucun des trois autels n’apparaît une sculpture. 

Notre seul projet ici est de faire redécouvrir aux per-

sonnes leur patrimoine parfois « caché ». L’art roman ne 

se résume pas à quelques murs d’églises et éventuelle-

ment quelques fresques figées. C’est tout un mobilier et 

Autels romans 

Autel dans une chapelle de l’église de Montgauch 

Remploi sur la façade de l’église de Massat 



3 

 

par-delà, toute une vie qui accompagnaient nos églises : 

des bénitiers, des cuves baptismales, des tabernacles 

portatifs, des statues, des reliquaires, des objets litur-

giques. Il suffit de se rappeler que le bois a mal résisté 

au temps et que l’orfèvrerie a pu être victime des convoi-

tises, sans parler des « modes ». 

Parler d’autels, c’est remettre au centre des églises leur 

essence spirituelle vivante, car autour de ces meubles 

se rencontrent les humains et leur Dieu pour célébrer la 

Vie et sublimer la mort. 

Jacques Pince  

(1) Emmanuel Garland, « L’autel à l’époque romane : de 

l’objet liturgique à l’œuvre d’art » in Les Cahiers de Cuxa 

2023, p. 105. 

(2) Evangile selon saint Matthieu, 16:18 

Remploi d’une pierre d’autel romane en marbre dans le mur sud-

est de l’église de Taurignan-Vieux 

Le 14 novembre 2023, la Commission régionale du 

Patrimoine et de l’Architecture (DRAC Occitanie) a 

émis un avis favorable à l’unanimité pour l’inscrip-

tion des fonts baptismaux d’Alas au titre des monu-

ments historiques. 

L’église Saint-Pierre du ha-

meau d’Alas, dans la com-

mune de Balaguères, a été 

totalement reconstruite 

entre 1893 et 1896, après 

un incendie. Quelques 

rares vestiges témoignent 

de l’édifice qui l’a précé-

dée, dont deux modillons 

remployés. Des fonts bap-

tismaux, retrouvés dans le 

cimetière et entreposés de-

puis quelques années dans la sacristie, attestent possi-

blement, comme ces modillons, de l’existence d’une 

église romane à Alas.  

Ils se composent de deux éléments : un socle cylin-

drique de 41 cm de hauteur percé d’un trou et une cuve 

de 79 cm de diamètre, également cylindrique, venant 

mourir en demi-sphère écrasée, elle aussi percée d’un 

trou cerclé d’une rainure permettant de l’ajuster sur le 

socle ; l’intérieur de la cuve semble hémisphérique. Les 

trous sont destinés à faciliter l’écoulement de l’eau après 

une cérémonie de baptême.  

Le bandeau de la cuve est orné de deux scènes en demi

-relief sculptées de manière schématique et rigide. La 

Des fonts baptismaux
1
 

romans à Alas 

 Modillon en remploi dans le 

mur sud du cimetière d’Alas 

https://saintebible.com/matthew/16-18.htm


 

 

 

 

 

première représente un personnage de face à grosse 

tête ronde, vêtu d’une longue robe, la main gauche re-

pliée sur le cœur, la main droite brandissant une croix 

« fichée » (s’achevant en pointe) ou une grande épée 

dont la garde et la fusée très épaisses forment une croix 

(photo a). A gauche de la croix, un disque est orné d’une 

rosace (b). Peut-il s’agir d’une représentation de saint 

Paul ? Dans l’église, deux statues, quoique bien noircies 

de suie, ont résisté à l’incendie : elles devaient faire par-

tie du retable du XVIIIe siècle disparu et représentent 

l’une saint Pierre, auquel est dédié l’église, l’autre saint 

Paul. 

A droite de cette scène, à un quart de distance du pour-

tour de la cuve, sont représentés trois personnages en 

buste (c), eux aussi dotés d’une tête discoïdale dispro-

portionnée ; les bras pliés semblent entrelacés ; un ru-

ban épais (courant d’eau ?) descend à côté du person-

nage de droite et ondoie sous la scène. Il s’agit vraisem-

blablement d’une scène de baptême par immersion. 

Ce type de fonts baptismaux à la facture rudimentaire 

est présent dans plus d’une demi-douzaine d’églises du 

Castillonnais ; il s’inscrit selon Françoise Lamotte dans 

une « tradition romane » et elle estime leur exécution 

aux alentours du XIIIe siècle : « le style de ces œuvres 

exige une datation tardive ; il témoigne cependant de la 

longue survivance des formules romanes au cours d’un 

art de transition qui n’empruntent que fort peu au go-

thique si ce n’est une nouvelle exigence de réalisme, 

inerte et primitif dans sa version populaire, dans lequel 

s’éteint la force de symbolisme de la spiritualité ro-

mane »2. La majeure partie des cuves sont simplement 

décorées d’une rangée de boules. Deux d’entre elles 

sont plus ornementées, à Orgibet et à Augirein. Les fonts 

baptismaux d’Alas représentent donc la troisième cuve 

dotée d’un décor symbolique et figuratif dans cet en-

semble d’une dizaine de vestiges conservés.  

Beaucoup de ces fonts baptismaux sont protégés au titre 

des monuments historiques. Ce sera bientôt le cas pour 

ceux de l’église d’Alas. Lorsque les travaux en cours 

dans la nef seront achevés, la commune envisage de 

replacer la cuve sur son socle et de présenter l’ensemble  

dans l’entrée de l’église, en vis-à-vis des fonts baptis-

maux mis en place à la fin du XIXe siècle. 

Pauline Chaboussou 

1 Du latin fons : « source », « fontaine », « eau », les « fonts baptis-

maux » désignent le bassin où l'on bénit l'eau baptismale et au-

dessus duquel on fait les trois aspersions du baptême  

2 
Françoise Lamotte, Les églises romanes des vallées du Lez et du 

Salat, mémoire de maîtrise d’histoire de l’art sous la direction de Mar-

cel Durliat, années 1970, Université Toulouse Jean-Jaurès, p. 179.  

 Détail de la cuve sculptée de motifs figuratifs des fonts 

baptismaux d’Orgibet, classés au titre des monuments 

historiques le 21 octobre 1902 

a 

b 

c 


