
 ROMAN  
 EN COUSERANS… ET PLUS 

E dito 

Nous avons appris par la presse qu’un projet de programme de 

restauration de la galerie supérieure du cloître de Saint-Lizier était 

en discussion. Nous ne pouvons que nous réjouir d’une telle initiative, si elle 

est effectivement menée à terme. 

Nous sommes peu habitués aux grands chantiers de restauration de nos 

anciennes églises. Notre-Dame de Paris est loin. Nos églises romanes sont 

parfois en souffrance. L’église d’Ourjout (Bordes-sur-Lez) semble en bon 

chemin. Un frémissement se fait sentir dans l’église de Luzenac (Moulis), mais 

les chantiers potentiels sont nombreux. Espérons que l’hiver qui s’annonce 

n’engourdisse pas toutes les énergies à l’œuvre, et que les associations en 

place rencontreront les oreilles attentives qu’elles méritent. Car, si les 

Pyrénées sont naturellement belles, l’empreinte, souvent discrète, mais 

émouvante, qu’y a laissée l’être humain depuis longtemps, les sublime encore 

plus. 

Bon voyage, peut-être au coin du feu, dans ce numéro d’hiver. 
Jacques Pince 

Numéro 25 - Hiver 2021-2022 

Dans ce numéro 
• Edito 
• Retour sur Eget et 

Castillon-en-Couserans 
 
 
 

Les 
Chemins 
Pyrénéens 
de l’Art 
Roman  
 

 

Nous contacter    
Comité de rédaction : 
Jacques Pince, Danièle 
Pélata, Pauline 
Chaboussou, Nathaly 
Rouch  
Avec le soutien du Pôle 
Culture de la Communauté 
de Communes Couserans-
Pyrénées. 
 
Ecrivez-nous et recevez le 
bulletin par e-mail sur simple 
demande à :  

romanencouserans 
@gmail.com  

 
Téléchargez le bulletin en 
ligne sur le site : 
romanencouserans09 

.blogspot.com  
 

Faites-nous part de vos 
suggestions de lecture, 
d’évènement, de visite dans 
une église romane, ou 
proposez-nous un article à la 
publication. 
J. Pince : 06 16 75 65 60 
romanencouserans 
@gmail.com  

Détail des peintures murales de l’étage du cloître de Saint-Lizier, XIVe siècle 

mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com
mailto:romanencouserans@gmail.com


2 

 

Emmanuel Garland a eu la gentillesse de nous gratifier 

d’un article sur les peintures découvertes en 2015 dans 

l’église d’Eget (Hautes-Pyrénées). Il a fait un rapproche-

ment avec les peintures de la chapelle du Calvaire à 

Castillon (Ariège).  Et cela nous est apparu pertinent. 

La réflexion nous a amené à essayer d’aller un peu plus 

loin dans la lecture de ces peintures. 

A Castillon sont figurées deux sirènes qui tiennent en 

main les extrémités de leurs queues bifides (voir photo). 

La symbolique des sirènes est classiquement négative 

(tentation, luxure) mais certains auteurs (M. Blanc)1 ont 

voulu réhabiliter les sirènes. Nous avons notamment 

trouvé dans « Le glossaire des symboles et sculptures 

saintongeaises du XIe siècle », le questionnement inté-

ressant suivant : « Est-ce [la sirène] le symbole de 

l’épouse mystique du Christ, c'est-à-dire l’Eglise ? Est-ce 

le symbole de la vie éternelle, de la beauté spirituelle ? 

En tout cas, c’est le symbole de la haute valeur spiri-

tuelle. La Sirène romane n’a rien à voir avec la Sirène 

gothique arborant peigne et miroir ; celle-là est symbole 

de séduction, voire de péché. »2 

Ce point de vue nous paraît également intéressant, 

même si nous nous garderons bien d’une séparation 

chronologique aussi marquée, car nous savons à quel 

point la symbolique romane pouvait être ambivalente. 

Par ailleurs, à Castillon, l’iconographie est ponctuée de 

fleurs de lys. A Eget aussi les fleurs de lys sont pré-

sentes. Mais à Eget, le panneau de l’annonciation est 

plus explicite. L’ange tend une fleur de lys à la Vierge. 

Elle est bien symbole virginal et donc de pureté. 

Mais, ce qui a surtout retenu notre attention, c’est la figu-

ration, à Eget comme à Castillon, de l’arbre, encadré de 

deux boucs qui posent leurs pattes avant au bas du 

tronc. 

La répétition d’une scène aussi originale nous informe de 

sa probable charge symbolique importante. Il s’agit ici, 

bien sur, de l’Arbre de Vie. Pour les chrétiens, celui-ci 

est une métaphore de la parole divine qui nourrit, voire 

de Dieu lui-même, comme semble le suggérer le posi-

tionnement, à Castillon, de l’arbre, dans le cul de four, en 

lieu et place des traditionnels Christ en majesté.  

De même, à Eget, un ange désigne l’Arbre, comme 

l’ange pouvait montrer du doigt le Christ pantocrator au 

XIIe siècle. De même encore, le berger nous montre où 

est l’essentiel en pointant l’Arbre. De plus à Eget, l’Arbre 

est entouré d’animaux et personnages, qui résument la 

création. 

L’Arbre est un symbole universel. On le retrouve dans 

toutes les sociétés dès les temps les plus reculés. Mais, 

l’Arbre qui nourrit nous vient également des temps pré-

chrétiens, et même, prébibliques. C’est dans la mytholo-

gie et l’art mésopotamiens que nous retrouvons l’origine 

probable du symbole. Sur un sceau cylindrique d’Uruk 

(3000 ans avant J.C) (voir photo) le Roi-Prêtre nourrit le 

troupeau sacré. Toujours en Mésopotamie (VIIe siècle 

avant J.C), on connaît un rhyton (vase à boire), dit de 

Marlik (nord de l’Iran) qui figure un arbre (de vie) avec 

deux boucs (ou gazelles) dressés et appuyés (un de 

chaque côté) (voir photo). 

Il n’est pas rare que l’Ancien testament ait repris des mé-

taphores de civilisations antérieures. Il les a surinvesties 

et en a, en quelque sorte, adapté le sens. Dans le jardin 

de l’Eden, il y a donc l’Arbre de Vie. Celui-ci a été sou-

Retour sur Eget et Castillon 

Eglise d’Eget (65), photo 

Emmanuel Garland 



3 

 

vent représenté. Il n’est pas rare que soient disposés, à 

son pied, des animaux et des hommes qui figurent la 

création (comme à Eget). Parfois ces animaux sont résu-

més en deux cerfs (eux-mêmes symboles des âmes as-

soiffées de la parole de Dieu). Ces cerfs peuvent boire 

aux sources des quatre fleuves célestes qui jaillissent au 

pied de l’Arbre. La figuration des boucs est plus rare. 

Pour la comprendre, nous devons nous reporter proba-

blement à la tradition des boucs émissaires, rapportée 

dans le Lévitique (Ancien 

testament). Le bouc est 

chargé des péchés de 

l’homme : « il prend la 

place de l’homme lorsque 

celui-ci se sent trop impur 

pour s’adresser directe-

ment à Dieu » (Grand Par-

don)3. 

Or nous savons que l’Arbre 

de Vie est le symbole divin, 

d’éternité, de rédemption. 

Les boucs semblent donc 

bien implorer le pardon di-

vin. 

Reste une question : pour-

quoi cette iconographie 

ressurgit en Pyrénées et au 

XIIIe siècle ? Bien difficile à 

dire. Nous ne pouvons 

qu’avancer, très prudem-

ment, des pistes ; 

d’autant plus que 

plusieurs raisons 

sont probable-

ment à l’œuvre.  

Sur le fond, si 

nous considérons 

que la symbolique 

chrétienne de 

l’Arbre de Vie a à 

voir avec l’arbre 

de vie mésopota-

mien, il faut se 

souvenir qu’en 

Mésopotamie, la 

religion était le zo-

roastrisme. Cette religion est un dualisme : le prince du 

Bien combat le prince du Mal. Mais la bible détourne le 

sens ; l’arbre est le Bien (Dieu) et les boucs sont le mal 

(le péché de l’homme), et ici, pas de doute, le Bien est 

triomphant et le mal, soumis. Peut-on aller plus loin et 

dire qu’il y a là aussi un message dans ce siècle où le 

catharisme (un autre dualisme) est encore présent ? 

Nous ne saurions l’affirmer. 

Chapelle Saint-Pierre du Calvaire, Castillon-en-Couserans :  relevé de la partie supérieure du cul-de-four  
par Emmanuel Garland  

Eglise d’Eget (65), photo 

Emmanuel Garland 



Sur la forme : l’Arbre est Dieu et Dieu est le 

Verbe. On peut se poser la question de la 

représentabilité de Dieu. A l’origine, toutes 

les religions du livre professent l’irreprésen-

tabilité de Dieu. Dans les dix commande-

ments, la loi de Moïse, il est écrit : « tu ne 

feras […] aucune image de ce qui est là-

haut dans les cieux. » Les premiers chré-

tiens représentaient Dieu surtout à travers 

des symboles : poisson, chrisme, la croix 

(qui est le nouvel Arbre de Vie). Puis la 

chrétienté a fait des représentations incar-

nées de Dieu et de Jésus, mais la tendance 

à l’abstraction du sacré n’était jamais loin. 

En Orient, aux VIIIe et IXe siècles, il y a eu la 

querelle de l’iconoclasme. Chez nous, ce sont 

les protestants qui revendiqueront une telle 

vue des choses. D’une autre façon, au XIIIe siècle, l’es-

prit cistercien va chercher la spiritualité dans un dépouil-

lement peu figuré. 

Après le XIIe siècle et sa « sur-représentation » du Christ 

en majesté, souvent barbu, âgé (comme une synthèse en 

fait, du Fils et du Père), la spiritualité humaine a sans 

doute éprouvé le besoin de chercher d’autres voies pour 

accéder à une transcendance divine.  

Un peu plus tard, avec la fin du Moyen Age, avec l’avène-

ment d’un nouveau naturalisme et humanisme, l’homme 

redevient centre. C’est alors la généralisation de la repré-

sentation d’un Christ incarné, très humain et souvent en 

souffrance (sur la croix). La Vierge (une femme), les 

Saints (des humains), sont alors prétexte à un esthétisme 

pictural. Celui-ci peut porter à l’émotion, bien sûr, mais on 

peut se demander si la relation à Dieu n’y a pas perdu de 

son immédiateté, de son exclusivité essen-

tielle. L’image peut être un intermédiaire sur le 

chemin vers Dieu mais le risque est qu’elle 

devienne barrière, et fin en soi. 

 

Voilà, restons modestes, et n’oublions pas 

que l’histoire de l’art est une science vivante 

qui ne peut que s’enrichir d’une réflexion sin-

cère et des dialogues qu’elle suscite. Encore 

merci à Emmanuel Garland qui a bien voulu 

nous faire partager ses connaissances éclai-

rées sur les peintures d’Eget. 

Jacques Pince 

1 Montres, Sirènes et Centaures – Symboles 

de l’art roman. Anne et Robert Blanc – Ed. du 

Rocher – 2006. 

2 « Glossaire des conventions et symboles 

dans les sculptures saintongeaises du XIe 

siècle ». 

3 Dictionnaire de l’art roman – Robert Jacques 

Thibaud.   

 

D’après le Roi-Prêtre et le troupeau sacré d’Inanna, empreinte de sceau-

cylindre, Uruk, vers 3000 ans avant J.C, époque de Djemdet-Nasr, Mésopota-

mie (Marsailly/Blogostelle)  

Détail d’un rhyton de Marlik, Iran, 1000 avant J.C., actuellement conservé au 

Musée national d’Iran. Photographie extraite de Taheri, Sadreddin (2013), 

Plant of life, in Ancient Iran, Mesopotamia & Egypt, Tehran: Honarhay-e Ziba 

Journal, Vol. 18, No. 2 p. 7.   


